
R	 Si tratta quindi di fare il percorso inverso rispetto 
a quello di Caino, che era stato «acquistato» secondo 
l’etimo popolare del suo nome (dalla radice qanah, 
«comprare», Gen 4,1), ma è vissuto nel delitto e non è 
stato custode di suo fratello (Gen 4,9). 
	 Di fatto i credenti sono custodi gli uni degli altri, ed 
è da questa consapevolezza di essere chiamati a essere 
custodi e pastori del proprio fratello che deve partire 
la riprensione.
	 Il percorso indicato dalle Scritture potrebbe esse-
re delineato così: da colui che fu acquistato ma non 
ha guadagnato perché non ha custodito suo fratello 
– anzi lo ha ucciso – a colui che è da guadagnare, 
custodendolo, cercandolo e richiamandolo con la 
correzione. In questo spazio tra l’acquistato e quello 
da guadagnare sta il debito della carità (Rm 13,8ss). 
E in questo debito sempre da onorare sta anche il 
momento della riprensione, altrettanto costosa per 
chi la pratica e per chi la riceve. È comunque il mo-
mento e l’atto in cui si salva la vita dell’altro e la 
propria (Ez 33,7-99).
	 In un linguaggio tra il giuridico e il pastorale, Mat-
teo evoca un itinerario il cui culmine sta in una coppia 
di verbi (Mt 18,18) che ci riporta alla consegna delle 
chiavi a Pietro (Mt 16,19).
	 Si vede da qui come la vita della Chiesa si fondi su 
di un diritto che ha come sfondo costante la misericor-
dia in ordine alla vita.
	 Insieme alla misericordia, la concordia: la Chiesa 
si costruisce sul cercare e correggere il proprio fratello 
(e implicitamente sul lasciarsi cercare e correggere) e 
sulla preghiera concorde nel nome di Gesù. Il proble-
ma non è nei numeri: due o tre bastano (Mt 18,20), 
come dice anche la Mišna (PA 3,2), tanti quanti i testi-
moni della correzione.
	 Comunità e carità sono qualcosa da costruire a 
partire sì da un dono divino, ma sono soprattutto un 
obbiettivo severo ed esigente in cui la correzione è un 
passaggio necessario.

pla Parola in cammino
Stefania Monti

XXIII domenica  
del tempo ordinario
Ez 33,1.7-9; Sal 95 (94); Rm 13,8-10; Mt 18,15-20

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 32	 2020

CORREGGERE PER COSTRUIRE

	 Correzione fraterna, perdono, accoglienza e stima 
dell’altro sono forse i temi più scabrosi e controversi 
della vita cristiana. Come è stato detto: «Per una cor-
rezione fraterna ci vuole un clima fraterno», a dire che 
il problema è quello di uno sfondo necessario. Forse 
per questo il testo di Mt 18,15-20 è costruito su nove 
«se» (gr. ean), e si muove tra ipotesi di possibilità ed 
eventualità.
	 La costruzione di una comunità è un progetto 
complesso e mai finito, perché molte e molteplici sono 
le possibilità e le eventualità nei rapporti umani. In-
fatti Mt 18 presenta diverse problematiche ecclesiali, 
e pare proprio che la correzione, con le sue ipotesi, sia 
una rilettura concreta della precedente parabola della 
pecora smarrita (18,12-14).
	 Si sa che se una pecora perde il contatto col gregge 
si mette a camminare vagando finché ha forze, dopo di 
che si lascia cadere sfinita là dove si trova. Luca ci dà 
indirettamente questo dettaglio, precisando che il pa-
store se la carica sulle spalle (15,5). Matteo invece, da 
un «se» all’altro, è come se ricostruisse un itinerario di 
ricerca del fratello che si è allontanato, attraverso una 
sorta di percorso canonico: il richiamo diretto, la pre-
senza dei testimoni, l’allontanamento dalla comunità. 
	 Questo itinerario non è punitivo. I testimoni, per 
esempio, non sono d’accusa; l’impressione è che deb-
bano sorvegliare che il colloquio si svolga secondo le 
regole, un po’ come accade nel giudizio unilaterale 
(rib, cf. 1Sam 24,1ss e 26,1ss; Is 1,18-20; Sal 50-51) 
attestato nel Primo Testamento.
	 Quando infine chi non accetta di essere corretto 
viene allontanato come fosse un pubblico peccatore, 
niente fa pensare che si tratti di un allontanamento de-
finitivo e che dietro le spalle di lui si chiuda una porta. 
Pare piuttosto un allontanamento temporaneo perché 
il fratello rifletta e rientri in sé. Perché il problema è 
«guadagnarlo». Cioè indurlo a conversione. Come si è 
visto qualche domenica fa, la «chiave» del Regno pare 
fatta solo per aprire, non per chiudere. L’ebraico map-
teah, «chiave», dalla radice patah «aprire», fa pensare 
che il chiudere sia un’azione secondaria e che ci siano 
porte (della conversione, della preghiera e della mise-
ricordia, della celeste Gerusalemme) sempre aperte.

Charles Jacque, Pecore nella stalla, 1894. Collezione privata.


